
Čo je teológia – 2. časť
written by Drahoslav Vajda | 1. januára 2026

Druhy náboženskej autority

Medzi kresťanmi sa vedú početné diskusie a debaty o najrôznejších témach. Pri týchto debatách
často  dochádza,  alebo  môže  dôjsť,  k  nedorozumeniu  v  dôsledku  zlyhania  rešpektovania  zdroja
autority alebo nerozpoznania rozdielnosti zdrojov autority diskutujúcich.

Čo je pre nás a malo by byť aj pre iných najvyššou a konečnou autoritou v duchovnom živote a v
otázkach viery? Táto otázka by sa mohla zdať zbytočná už aj z dôvodu, že najčastejšia odpoveď na ňu,
ako celého spoločenstva, tak aj jednotlivcov, je: „Pre nás a pre mňa najvyššou autoritou je Boh a jeho
slovo zapísané v Biblii“.  Pri  pozornejšom skúmaní života spoločenstva a jednotlivcov však,  žiaľ,
zistíme,  že  to  tak nie  je.  Preto akékoľvek pojednanie  a  rozhovory,  predovšetkým o základných
kresťanských náukách, treba začať uvedomením si zdroja autority účastníkov debaty.

Úvahu o autorite je najlepšie začať pochopením pojmu náboženstvo. Náboženstvo je možno definovať
rôzne,  ale  jedna  z  jednoduchších  definícií  je  tá,  že  náboženstvo  je  hľadanie  zvrchovaného,
nadprirodzeného. Biblické náboženstvo je náboženstvom zjavenia. Je to viera, že Boh sám seba zjavil
ľudstvu. Keď človek prijme sebazjavenie Boha v Kristu, do popredia sa dostáva otázka autority.  

Otázka autority

Čo máme rozumieť pod autoritou?

Autorita je právo a moc vyžadovať poslušnosť.  To je pre mnohých problém, lebo ak prijateľnou
autoritou je len to, čo prijímajú dobrovoľne a vedome, ťažko hovoriť o prijatí a podriadení sa autorite.

Z pohľadu kresťanskej viery najväčšie právo a moc vyžadovať poslušnosť má Boh, lebo on je Stvoriteľ
a Pán všetkých ľudí  a vecí.  Ak prijmeme toto stanovisko,  tak otázka autority sa stáva otázkou
hľadania Božej vôle a jeho pohľadu na akúkoľvek vec a situáciu. To nás vedie k otázkam: Ako sa
stretnúť s Bohom a zistiť jeho názor a vôľu? Pripravil Boh nejaký zdroj, z ktorého môžeme poznať
pravdu a tak sa podrobiť jeho autorite?

Zdroj a druhy autority

Po celé stáročia počúvali kresťania množstvu hlasov, ako zdroju konečnej autority. Celú históriu
ľudstva ľudia sú vedení k prijímaniu tých najrozličnejších autorít. Pred človekom všeobecne stojí
otázka: Na akom základe mám veriť? Veriaci sa pýtajú: Na základe čoho (akého prameňa) mám veriť
a jednať? Ako prichádza Božie zjavenie k jednotlivcovi a ako Božie zjavenie pôsobí na spôsob života
ľudí? Tieto otázky obracajú našu pozornosť k zdroju autority.

Zdroje autority môžeme približne rozdeliť do dvoch kategórií: na autoritu vonkajšiu a na autoritu
vnútornú. V oboch kategóriách sa berie vážne úloha Biblie ako Božieho zjavenia ľuďom, avšak v
niektorých smeroch sa líšia.

Do kategórie vonkajšej autority sa zahrňujú ako autoritatívne zdroje tie, ktoré sa nachádzajú mimo
jedinca. Obvykle sú označované ako kánonická, teologická a eklesiologická autorita.

Kánonická autorita  Tu sa prijíma, že biblické materiály, ako ich obsahuje kánon Písma, t. j. 39
kníh Sta ého zákona a 27 kníh Nového zákona, sú inšpirovaným a autoritatívnym Božím zjavením.

https://dvsv.solva.sk/kniznica/nas-boh/co-je-teologia-2-cast/


Biblia hovorí k našej viere a k nášmu životnému štýlu jasne, zrozumiteľne a definitívne. Biblia má
autoritu z  dôvodu svojho božského autorstva.  Biblia hovorí  jasne v základných pravdách,  ktoré
predkladá.  Všetko a  predovšetkým otázky viery a  morálky,  podliehajú preskúmaniu Bibliou.  To
znamená, že aj teológia musí mať výslovnú oporu v Biblii alebo: musí z Biblie vychádzať. Ak tomu tak
nie je, potom takáto teológia, či učenie, musí byť odmietnuté. K tomuto pohľadu na zdroj autority je
treba ešte dodať, že Biblia musí byť patrične vykladaná. Otázke výkladu Biblie treba venovať náležitú
pozornosť.

Teologická autorita  V tomto prípade ako zdroj viery a morálky sú brané vyznania a kréda1). Cirkev
v raných storočiach, ale tak tomu je až do dnešných dní, vyjadrovala svoju vieru vo formuláciách a
krédach. Jedným z najstarších je Apoštolské krédo (Apoštolské vyznanie viery; Apostolicum).

V  priebehu  histórie  boli  prijaté  ďalšie  prehlásenia  viery  a  veriaci  sa  ich  pridŕžajú,  aby  tak
dosvedčovali ústredné body svojej viery. Tieto vieroučné prehlásenia majú pre cirkev svoju hodnotu
a opodstatnenie, lebo pomáhajú pri bohoslužbách zameriavať sa na kľúčové momenty viery. Sú však
príliš všeobecné. Určite sú dôležité, vrátane Apostolica, ako podklady, na ktorých môžeme budovať
výklad kresťanskej viery, ale nemôžu poslúžiť ako konečný zdroj autority.

Hlavným problémom tohto pohľadu na zdroj  autority  je  skutočnosť,  že mávajú sklon pripisovať
vieroučným prehláseniam dôležitosť prevyšujúcu dôležitosť Biblie. Sú cenné a hodnotné do tej miery,
nakoľko sa s Bibliou stotožňujú a kryjú. Treba si uvedomiť, že v žiadnom prípade  nemôžu nahradiť
biblické zjavenie.

Eklesiologická autorita  V tomto pohľade na zdroj  autority sa prijíma a tvrdí,  že vo všetkých
veciach viery a morálky konečnou autoritou je cirkev. Obyčajne toto chápanie býva kombinované s
kánonickým a teologickým pohľadom na autoritu. Biblii sa pripisuje dôležité miesto, ale údajne musí
byť vykladaná tými, ktorí majú na to zvláštne vzdelanie a sú na túto úlohu vybraní.

Často sa toto eklesiologické chápanie autority vyjadruje prostredníctvom pozemskej oficiálnej hlavy
cirkvi a to či už jednej osoby, alebo skupiny osôb. Pretože sa táto osoba (alebo skupina osôb) v rámci
komunity nachádza vo vedúcom postavení, všeobecne sa predpokladá, že je v náležitom vzťahu k
Bohu, aby jeho pravdu oznamovala cirkvi.

Bez akéhokoľvek znižovania Bohom daných vedúcich treba si uvedomiť, že takýto prístup k autorite
je do značnej miery ohrozovaný skazenosťou – zneužitím moci pre sebecké účely alebo iné hriešne
žiadosti. Navyše: obyčajne výklad Písma robí za celú cirkev len jeden alebo niekoľko jedincov. Tým sa
väčšine veriacich bráni konfrontovať sa s biblickými pravdami priamo.

Do tohto druhu autority by sme mohli zahrnúť aj tzv. mienku cirkvi ( názor cirkvi, alebo tiež: mienku
cirkevného  spoločenstva,  mienku  komunity).  Nemali  by  sme  prehliadať  názory  a  vieru  našich
spoluveriacich, ale ani toto nemôžeme prijať za konečný zdroj autority, nech by ho hlásal ktokoľvek.
Je veľmi ťažké dospieť k zhode názorov. Okrem toho, ak táto tzv. mienka cirkvi je našou konečnou
autoritou, akýkoľvek konflikt názorov vedie do slepej uličky, pretože nad ňou už niet žiadnej autority.
Okrem tohto, história nás učí, že počas stáročí nebola „mienka cirkvi“ v zhode s „vierou raz danej
svätým“ (Júda 3).

Ďalšie autoritatívne zdroje Božieho zjavenia zahŕňame do kategórie vnútornej autority. Tu sa hľadá
zdroj  autority  vo vnútri  jedinca.  V tomto presvedčení  predchádzajúce zdroje  sú považované za
druhotné, resp. sú nejakým spôsobom prepojené a skombinované s vnútornými zdrojmi autority. Za
vnútorné autority sa bežne berú prežitok ako kresťanská skúsenosť a ľudský rozum.

Prežitok ako kresťanská skúsenosť  Prvým vnútorným zdrojom autority  je  prežitok  (zážitok,



prežívanie). Jedinec je uvádzaný do vzťahu s Božím zjavením na úrovni rozumu, vôle a citov. Pretože
človek je celistvá osobnosť, účinky v ktorejkoľvek z týchto oblastí sú pociťované alebo prežívané aj v
ostatných oblastiach a to súčasne alebo následne.

Nemôžeme poprieť, že Božie zjavenie ovplyvňuje a pôsobí na celú bytosť človeka, ale toto niektorí
posúvajú ďalej tým, že prežitok (zážitok) považujú za opravdivý zdroj autority záväzný pre morálku a
vieru. Tvrdí sa tu, že len tie pravdy, ktoré jedinec prežil ako pravdivé, môžu byť prijaté a vyhlásené
za pravdivé aj pre ostatných. Aj keď hodnotu prežitku pri uchopení Božieho zjavenia nemôžeme
prehliadať,  nemôžeme  ho  považovať  za  zdroj  autority,  pretože  tento  postoj  má  dva  hlavné
nedostatky:

V našej skúsenosti s Bohom musíme rozoznávať medzi pravdou o Bohu akým on je a našimi osobnými
ohraničenými  názormi  a  predsudkami.  Ďalším  je,  že  človek  je  padlá  bytosť.  Prežitky  bývajú
premenlivé a ich príčiny sa nedajú ľahko rozoznať. Spoľahlivý zdroj autority sa musí nachádzať nad
premenlivosťami, ktorými sa vyznačujú prežitky a skúsenosti a musí prežitku poprípade protirečiť a
korigovať ho. Teda prežitok, ako autoritatívny zdroj Božieho zjavenia, nie je spoľahlivý.

Ľudský rozum ako autorita  Podľa tohto názoru kresťanská pravda sa zakladá na tom, čo môžeme
o Bohu vedieť pomocou logického myslenia. Ľudský rozum sa za zdroj autority začal považovať
predovšetkým s príchodom osvietenstva v 18. storočí, aj keď svojich zástancov mal už oveľa skôr.

Sme stvorení podľa obrazu a podoby Božej. Naše rozumové schopnosti sú súčasťou tohto stvorenia.
Preto používanie rozumu pri prijímaní Božieho zjavenia samo o sebe nie je zlé a nesprávne. Rozum
(logika)  je  dobrým služobníkom Božieho  zjavenia,  ale  nie  je  jeho  dobrým pánom,  lebo  rozum
stvorených bytostí nemôže v plnosti pochopiť a obsiahnuť svojho Stvoriteľa.

Každý zo spomínaných prameňov je niečím užitočný, každý ku kresťanskej pravde niečím prispieva,
ale ani jeden z nich nie je dostatočným k tomu, aby bol konečným zdrojom autority.

Konečná a najvyššia autorita

Konečný prameň autority je sám trojjediný Boh tak, ako je známy skrze slová Písma. Pre teológiu
a veriaceho je najlepšie, keď za konečný zdroj autority je uznávaná a prijímaná Biblia a Svätému
Duchu umožňujeme sprostredkovávať  zjavené Božie  slovo.  Svätý  Duch,  ktorý  inšpiroval  písanie
Biblie, vedie aj rozum a srdce veriaceho. Biblia sama je dostatočným vodidlom a mierkou viery a
mravov. Boh prehovoril a hovorí prostredníctvom nej. Biblia je Božie slovo k nám a tak aj má byť
prijímaná a držaná v úcte a v poslušnosti. Keď sa podrobujeme pod jej autoritu, poddávame sa pod
autoritu samého živého Boha.

Poznámka

1) krédo (lat.) – vyznanie viery; zmýšľanie, presvedčenie

Úvaha je spracovaná s použitím nasledovnej literatúry:  Stanley M. Horton a kol.:  Systematická
teologie, Křesťanský život 2001; Bruce Milne: Skúmanie pravdy, Návrat 1992, Praha; Charles C.
Ryrie: Základy teológie, Třinec, BIBLOS 1994.

Súvisiace články: Kresťanstvo – Čo to je?; Čo je teológia – 1. časť; Čo je teológia –
3. časť

Umiestnené: 19. októbra 2024


