
Vychvátenie Cirkvi – 1. časť
written by Drahoslav Vajda | 20. novembra 2024

 

Predslov k téme „Vychvátenie Cirkvi“

Prečo je potrebné písať o vychvátení Cirkvi a prečo mu venujeme cyklus článkov?

 

Keď Boh stvoril  svet  vyhlásil,  že  ľudstvo bude mať  úlohu vládnuť  nad Božím stvorenstvom (1.
Mojžišova 1:26, 28) a zaľudniť zem. Prvým človekom bol Adam, a tak Adam bol hlavou ľudskej rasy.
Stal sa po Bohu najvyšším vládcom nad zemským stvorením. Vzťah medzi Bohom a Adamom, ako
povereným vládcom nad stvorenstvom, bol sformulovaný do jedného príkazu, ktorým bol zákaz jesť
ovocie zo stromu poznania dobrého a zlého (2:16-17). Toto bol zmluvný vzťah. Bola to Božia zmluva
s Adamom a tým aj so všetkým jeho potomstvom.

 

Prvou Adamovou úlohou v jeho postavení vládcu bolo dať mená všetkým živým tvorom, ktoré mu Boh
priviedol, „aby videl, ako ktoré pomenuje“ (2:19). Tak sa aj stalo. Menujú sa tak, ako ich Adam
pomenoval (verš 20).

 

Stalo sa však, že Satan presvedčil Evu, aby zjedla zo zakázaného ovocia. Eva zjedla, a tak urobil aj
Adam. Adam týmto činom porušil Boží príkaz, zrušil zmluvu (Ozeáš 6:7),  a tým, že poslúchol Satana,
vládu nad celým stvorenstvom odovzdal Satanovi (Rímskym 6:16), ktorý odvtedy a ešte stále, je
vládcom nad všetkými kráľovstvami pod nebom (Lukáš 4:5-6). Satan je „vládcom tohto sveta“ (Ján
12:31) v hraniciach, ktoré mu stanovuje Boh (Jób 1:12, 26; Lukáš 22:31) a všetko ľudstvo spolu s ním
sa nachádza pod Božím hnevom.  

 

Boh od svojho zámeru mať svoj ľud, s ktorým bude prebývať vo večnosti, neupustil. Hneď po páde
Adama – a s ním všetkých jeho potomkov –, do hriechu a pod Satanovu nadvládu, a ešte  v rajskej
záhrade, zasľúbil, že pošle Spasiteľa, ktorý porazí Satana a prinesie vyslobodenie z jeho moci a moci
hriechu. Tak sa aj stalo. Prišiel čas, že Boh naplnil svoj sľub. Spasiteľ, Mesiáš prišiel a bol ním Boží
Syn, ktorý prišiel sem na zem v ľudskom tele ako človek, ale bez hriechu a poznáme ho pod menom
Ježiš Kristus z Nazareta.

 

V histórii spásy nachádzame dôležité udalosti a osobnosti. Bola ňou Noachova potopa a Noachova
rodina. Po potope na zemi zostalo na žive len osem ľudí a páry zvierat, ktoré boli s Noachom, s jeho
troma synmi a ich manželkami v arche. Ľudstvo cez troch Noachovych synov dostalo novú šancu
zaľudniť zem. Človek ale opäť neposlúchol. Namiesto toho, aby sa rozptýlili po celej zemi, sústredili
sa na jednom mieste a tam začali stavať vežu siahajúcu až do neba, aby si urobili meno. Boh musel
zasiahnuť. Zmiatol ich jazyky a tak sa ľudstvo rozptýlilo po celej zemi.

https://dvsv.solva.sk/kniznica/posledne-casy/vychvatenie-cirkvi/vychvatenie-cirkvi-1-cast/


 

Neskôr si pre svoje zámery vybral Abraháma, z ktorého cez vyvolený izraelský národ a rodovú líniu
Izáka, Jakoba  (Izraela), Júdu a pannu menom Mária prišlo zasľúbené  semeno – Mesiáš, Ježiš z
Nazareta.

 

Príchod Ježiša Krista sa udial podľa zasľúbení Písma. Prišiel do Jeruzalema ako Kráľ a Pán jazdiac na
osľati. Izraelský národ ho však ako Kráľa a Pána neprijal, ale namiesto toho ho ukrižovali. Boh na
neho položil naše hriechy. Ježiš zomrel za ne namiesto nás, bol pochovaný, ale Boh ho na tretí deň
vzkriesil z mŕtvych. Ježiš žije. Svojou smrťou a vzkriesením priniesol ľuďom spasenie. Na štyridsiaty
deň po vzkriesení bol vzatý do neba a teraz sedí po pravici Otca v nebesiach.

 

Na päťdesiaty deň po vzkriesení, na deň Letníc, zostúpil z neba Svätý Duch a vznikla Cirkev Ježiša
Krista. Každý, kto uverí, že Ježiš Kristus zomrel aj za jeho hriechy, bol pochovaný, vstal z mŕtvych a
žije v nebesiach po pravici Otca, prešiel zo smrti do života. Kto neuverí v Božieho Syna a jeho dielo
spasenia, na tom zostáva Boží hnev (Ján 3:36).

 

Boh je dlho zhovievavý. Príde však doba, že vyleje svoj hnev na tento hriechom porušený svet. Bude
to súd nad celým svetom. Božiemu hnevu uniknú iba tí, ktorí za svojho pozemského života uverili
evanjeliu Ježiša Krista a patria Ježišovi Kristovi, patria Pánovi. Títo, ak sú už mŕtvi, budú vzkriesení
k životu. Ak ešte žijú, budú z povrchu zeme vychvátení a spolu so vzkriesenými mŕtvymi sa stretnú
s Pánom v povetrí. Je to Ježiš Kristus, ktorý zachraňuje tých, ktorí mu patria, od prichádzajúceho
Božieho hnevu (1. Tesalonickým 1:10).

 

To, že spasení patriaci Pánovi uniknú Božiemu hnevu a na súd, od ktorého sa odchádza do zatratenia
neprídu, je veľmi dobrá správa. Vo veršoch hovoriacich o prichádzajúcom Božom hneve a súde sa
však neuvádza, kedy dôjde k vychvátení Cirkvi. Prirodzená ľudská zvedavosť to chce poznať, a preto
sa otázkou datovania vychvátenia zaoberá a hľadá na ňu odpoveď.

 

V priebehu dvadsiateho storočia sa sformovali štyri učenia o vychvátení (viac o nich píšeme nižšie).
Je úplne samozrejmé, že správne môže byť iba jedno z nich. V článkoch tohto cyklu ukazujeme, kedy
podľa Písma dôjde k vychváteniu Cirkvi a v čom sa ostatné učenia mýlia.

 

Ústrednou  témou  cyklu  „Vychvátenie  Cirkvi“  je  datovanie  zasľúbenia,  ktoré  podľa  verša  1.
Tesalonickým 1:10 znie:

 

„Ježiš Kristus nás výchvacuje od príduceho Božieho hnevu“ 

 



Odpoveď na datovanie vychvátenia Cirkvi hľadáme v Písme, čím aj rozhodneme, ktoré zo štyroch
učení o vychvátení je správne, čiže je biblickým učením. Vedľajšou témou je poukázanie na omyly
a pochybenie ostávajúcich troch učení.

 

 

Úvodné poznámky o vychvátení Cirkvi

Význam slova „vychvátiť“

 

Toto slovo sa v slovníku spisovného slovenského jazyka nevyskytuje. Nachádza sa v preklade Písma
prof. Roháčka vo veršoch 1. listu Tesalonickým 1:10 a 4:17 („my živí ponechaní budeme razom s nimi
vychvátení  v  oblakoch  v  ústrety  Pánovi  do  povetria“  (verš  4:17).  V  tomto  preklade  sa  slovo
„vychvátiť“ vyskytuje ako novotvar.

 

Týmto slovom prof. Roháček pomenováva udalosť vzatia zo zeme živých veriacich v evanjelium Ježiša
Krista (patriacich Pánovi). V tejto udalosti budú v jednom okamžiku, v zlomku sekundy, zo zeme vzatí
všetci živí patriaci Pánovi a spolu so vzkriesenými mŕtvymi sa s Pánom Ježišom stretnú v povetrí.
Povedané inými slovami: V udalosti vychvátenia ide o skutočné chytenie a premiestnenie z jedného
miesta  na  druhé.  Pre  popis  takýchto  situácií  spisovná  slovenčina  (podľa  slovníkov)  pripúšťa
synonymické slová ako: uchvátiť, vytrhnúť, vyšklbnúť, vydrapiť a ďalšie.     

 

V súčasných slovenských prekladoch Písma je táto udalosť pomenovaná ako „uchvátenie“ (preklad
ECAV a Slovenský ekumenický preklad). Slovníkový význam tohto slova je:  1. násilne sa zmocniť,
uchytiť;  2.  nadchnúť,  uniesť,  dojať.  Zo všetkých slov vhodných pre popis vzatia zo zeme živých
patriacich Pánovi najvhodnejším sa nám zdá slovo „vytrhnúť“, ktorého slovníkový význam je: 1.
prudkým pohybom uvoľniť a oddeliť; 2. prudko vziať, prudko vytiahnuť.

 

Pre pomenovania udalosti vzatia zo zeme živých patriacich Pánovi použijeme v zhode s prekladom
Písma podľa profesora Roháčka slovo „vychvátiť“ alebo „vytrhnúť“ – obe sú v preklade prof. Roháčka
použité (1. Tesalonickým 1:10, 4:17; Zjavenie 3:10, 12:5 a ďalšie). V tomto cykle sme dali prednosť
slovu  vychvátenie.  V  udalosti  vychvátenia  (vytrhnutia)  zo  zeme  žijúcich  patriacich  Pánovi
v  konečnom  dôsledku  dôjde  k  ich  premiestneniu  zo  zeme  do  neba.

 

Rôzne učenia o vychvátení

 

V  teologickej  literatúre  sa  uvádza,  že  učeniu  o  vychvátení  Cirkvi  začala  byť  venovaná  značná
pozornosť v deväťnástom storočí. V dvadsiatom storočí bola otázka týkajúca sa okamihu vychvátenia
údajne najviac diskutovanou otázkou eschatológie (učeniu o budúcich veciach). Sformovali sa štyri



tzv. premilenialistické učenia o vychvátení Cirkvi pred tisícročným kráľovstvom (miléniom).

 

Všetky štyri sa zhodujú v tom, že k vychváteniu dôjde pred začiatkom tisícročného kráľovstva Krista
(pred miléniom). Od seba sa odlišujú stanovením okamihu, kedy k vychváteniu Cirkvi dôjde vzhľadom
na prichádzajúci tzv. Danielov sedemdesiaty týždeň-rok, ktorý je posledným sedemročným obdobím
Izraelu vymeraných Božích trestov – ide o tzv. relatívne datovanie vychvátenia Cirkvi. Sú nimi:

 

1.  Čiastočné  vychvátenie;  2.  Vychvátenie  pred  Danielovym sedemdesiatym (posledným)  týždeň-
rokom  (pretribulacionizmus);  3.  Vychvátenie  uprostred  alebo  v  druhej  polovici  Danielovho
sedemdesiateho  (posledného)  týždeň-roka  (midtribulacionizmus);  4.  Vychvátenie  po  skončení
Danielovho sedemdesiateho (posledného)  týždeň-roka (posttribulacionizmus).  Zatiaľ  čo  čiastočné
vychvátenie sa zameriava predovšetkým na jeho rozsah, ostávajúce tri učenia sa zameriavajú na
datovanie, t. j. riešia otázku, kedy k vychváteniu dôjde. Je samozrejmé, že pravdivé, čiže biblické
môže  byť  len  jedno  z  nich.  Za  správne  (biblické)  považujeme 3.  učenie  (midtribulacionizmus).
Ostávajúce učenia sú falošné, protirečia Písmu, ako to v tomto cykle aj predkladáme.

 

 

Kritérium pravdivosti učenia kresťanského náboženstva

 

Apoštol  Pavel  v  Liste Korintským dôrazne upozorňuje že každé svedectvo,  čiže hovorené alebo
zapísané slovo, má stáť na dvoch alebo troch svedkoch (zdrojoch). „Toto po tretie idem k vám. Na
ústach dvoch svedkov a troch bude stáť každé slovo“ (2. Korintským 13:1). Toto je prvý predpoklad,
prvá požiadavka pravdivosti (správnosti) učenia, ktoré má byť  brané za biblické učenie. Biblické
učenie  je  postavené  najmenej  na  dvoch  a  troch  veršoch  Písma.  To  je  ale  len  nutná,  ale  nie
postačujúca podmienka pravdivosti (biblickosti) učenia. Preto súčasne apoštoli upozorňujú, aby sme
všetko skúmali,  lebo falošní proroci už vyšli  do sveta (Skutky 17:11, 20:28-32; 1. Tesalonickým
5:20-21; 1. Jánov 4:1).

 

Je preto našou povinnosťou skúmať pravdivosť učení obzvlášť v týchto posledných časoch, ktoré
žijeme. V tomto oddiele predložíme kritériá, ktoré umožnia posúdiť a rozhodnúť, či dané učenie je,
alebo nie je biblické.   

 

Držíme presvedčenie, že Biblia (39 kníh Starého a 27 kníh Nového zákona), celé Písmo, je vdýchnuté
Bohom (2. Timotejovi 3:16 „Každé písmo, vdýchnuté Bohom…“). To znamená, že všetkých 66 kníh
tvoriacich kánon Biblie, je pravdivé Božie zapísané slovo. Na tomto presvedčení (viere) sú postavené
kritériá,  umožňujúce  rozhodnúť,  ktoré  učenie,  či  výklad  alebo  doktrína  sú  pravdivé  –  čiže  sú
biblickým učením, alebo ním nie sú. Inými slovami: Toto presvedčenie umožňuje stanoviť kritériá
pravdivosti učení kresťanského náboženstva. Pri ich stanovení vychádzame aj z verša: „Každé dobré
danie a každý dokonalý dar zostupuje s hora od Otca svetiel, u ktorého nieto zmeny, alebo nejakého
obratu zatônenia“ (Jakob 1:17), ktorý berieme v doslovnom význame.



 

Týmto veršom je oznámené, že všetko, čo prichádza od Boha (s hora od Otca svetiel) je dobré
a dokonalé, lebo u neho niet zmeny, alebo nejakého obratu zatônenia. Výraz u ktorého nieto zmeny,
alebo nejakého obratu zatônenia oznamuje, že všetko zapísané Božie slovo je pravdivé, lebo Boh je
pravda a z jeho úst  vychádzajú len pravdivé slová a vyhlásenia.  Na pravdivosť  Biblie sa preto
môžeme spoľahnúť,  lebo  pisatelia  kníh  a  listov  boli  pri  písaní  vedení  Bohom Svätým Duchom
(2.  Petrov  1:21).  Na základe týchto  skutočností  prvé  kritérium pravdivosti,  biblickosti  každého
kresťanského učenia znie:

 

„Pravdivé, čiže biblické učenie nie je v rozpore (nie je v protiklade) ani s jedným veršom Písma.“

 

To je kritérium (definícia) v negatívnom zmysle – hovorí,  akým učenie nemá byť. Akým má byť
pravdivé učenie – učenie, ktoré  môžeme považovať za biblické, hovorí nasledovné kritérium:

 

„Biblické učenie musí byť v súlade (v harmónii)  s kontextom veršov (na ktorých je postavené),
kapitolou, knihou a celým Písmom.“

 

Nesmie byť v rozpore ani s jedným! Len také kresťanské učenie môžeme považovať za pravdivé, za
správne – čiže za biblické –, ktoré neodporuje (neprotirečí) ani jednému veršu z písiem patriacich do
kánonu Písma (Biblie), ale je v súlade (je v harmónii)  s veršami na ktorých je postavené, na ktoré sa
odvoláva a ich  kontextom, každou kapitolou, knihou a celým Písmom.

 

Ak  nejaké  učenie  odporuje  čo  len  jednému  veršu  z  kánonu  Písma,  treba  ho  nekompromisne
odmietnuť, lebo je nepravdivé, je nebiblické – je falošné! Oboch kritérií o pravdivosti sa treba pevne
držať, lebo aj nepravdivé (falošné) učenia sa odvolávajú na Písmo a o sebe prehlasujú, že sú pravdivé
biblické učenia. Tieto kritériá odhaľujú (demaskujú) každé učenie akým v skutočnosti je.

 

Tým sme dostali aj kritérium pre odhalenie falošného učenia, ktoré znie: „Učenie, ktoré odporuje
(protirečí) čo len jednému veršu z kánonu Písma, je falošné učenie“. Čo len jednému!

 

Keď vyššie píšeme, že pisatelia kníh a listov Biblie boli vedení Svätým Duchom, to sa, prísne vzaté,
vzťahuje iba na pôvodné rukopisy. Vyššie uvedené kritérium pravdivosti sa však vzťahuje aj na každý
preklad Písma. Ak vo výtlačku Písma, ktorý vlastníme, objavíme verš, ktorý odporuje iným veršom
tohto prekladu alebo posolstvu celého Písma, treba si tento verš opraviť, korigovať, aby bol v súlade
s celým učením Písma a neodporoval ani jednému veršu. Preto je pri štúdiu zapísaného Božieho slova
užitočné a rozumné používať viacero prekladov a porovnať študovanú pasáž medzi nimi.  

 



Ďalšie kritérium

Niekedy nie ihneď vieme rozhodnú o správnosti počutého alebo zapísaného učenia. K takejto situácii
dochádza najmä vtedy, keď sa k nám dostávajú učenia, ktoré na prvé počutie, či prvé čítanie, znejú
ľúbivo a pravdivo, ale nie sme si s ich pravdivosťou celkom istí. V takomto prípade treba preskúmať
dôsledky príslušného učenia.

 

Každé slovo, každé tvrdenie, každé učenie má dôsledok. Dôsledky, ktoré vyplývajú z príslušného
učenia, musia byť v zhode s učením Písma. Ak sú všetky dôsledky učenia v zhode s Písmom, učenie
môžeme považovať za pravdivé (biblické). Ak nie je čo len jeden dôsledok učenia v zhode s Písmom –
čo len s jedným veršom alebo s jedným čiastkovým učením –, treba ho odmietnuť, lebo je falošné.

 

Ak sa dôsledky učenia nezhodujú s Písmom, treba preskúmať, čo je toho príčinou, v čom je príčina
nezhody. Príčin môže  byť niekoľko: 1. Učenie nie je postavené iba na predpokladoch (veršoch,
tvrdeniach) vzatých z Písma. Aspoň jeden predpoklad (verš, tvrdenie) nie je z kánonu Písma. 2.
Učenie  je  postavené  iba  na  jednom  verši.  3.  Aspoň  jeden  verš  z  veršov  Písma  vzatých  ako
predpoklady – verše na ktorých je učenie postavené –, nie je správne interpretovaný (nesprávna
exegéza).  4.  Nebol  dodržaný  postup  tvorby  učenia  podľa  zákonov  logiky  –  došlo  k  porušeniu
logického postupu tvorby záverov z predpokladov (premís).  V takýto prípadoch učenie kategoricky
odmietneme, alebo – ak by to bolo možné a na niečo užitočné –, urobíme korekciu učenia – ak nie
inak, tak aspoň pre seba.

 

Učenie protirečiace samé sebe

Nie je to nič neobvyklé, že existujú jednotlivé výroky, učenia, výklady, či vyučovanie, ktoré protirečia
sami sebe. Je v nich vnútorný protiklad – a také treba šmahom ruky odmietnuť. Učenie, výklad,
výraz, slogan, ktorý  protirečí sám sebe, je úplne nanič – je to nezmysel. Toto platí celkom všeobecne
pre akékoľvek kresťanské či nekresťanské učenie či vyhlásenie. Uvediem dva príklady:

 

Prvým je tvrdenie: „Marienka je manželka starého mládenca“. Myslím si, že tento výrok nepotrebuje
komentár.  Druhým je  okrídlený  slogan:  „Boh  nenávidí  hriech,  ale  miluje  hriešnika“.  Vnútorné
protirečenie sloganu spočíva v tom, že medzi hriechom a hriešnikom je neoddeliteľné spojenie. Jeden
bez druhého neexistujú.

 

Rozpoznávať nebiblické (falošné) učenia má svoju dôležitosť a závažnosť. Boží ľud má stáť v pravde
a svetle a šíriť iba pravdu a iba svetlo Božieho slova a evanjelia. Pritom platí, že: pravda je o pravde
a svetlo je o svetle, lebo v Bohu niet žiadneho obratu zatônenia. Boh sa nemení. Je ten istý včera i
dnes i naveky (Židom 13:8).

 

Šírenie a zvestovanie učenia, ktoré nie je v zhode s Písmom, je v konečnom dôsledku a v skutočnosti
protirečenie Bohu – a toho sa Boží ľud vykúpený krvou Božieho Baránka nesmie dopúšťať. Nevesta



nie žeby nemala, ale ani nesmie protirečiť svojmu Ženíchovi.

 

Vysvetlenie pojmov

 

V tomto oddiely predkladáme stručné vysvetlenie, či skôr pripomenutie pojmov a výrazov, ktoré v
cykle používame. Považujeme to za potrebné, aby sme hneď na začiatku mali jasne a jednoznačne
definované a vysvetlené použité pojmy a vyhli sa tak prípadnému nedorozumeniu. K nedorozumenia
totižto často dochádza aj z dôvodu, že hoci diskutéri používajú rovnaké slovné pomenovanie pojmov, 
u každého z nich ten istý pojem môže mať iný (odlišný) význam alebo obsah.

 

a) Je potrebné, aby sme rozlišovali spoločenstvo ľudí, ktorí patria Pánovi Ježišovi Kristovi od tých,
ktorí síce nejako vyznávajú nejakú „kresťanskú“ vieru, ale Kristovi nepatria (Matúš 7:21-23). Slovom
Cirkev (písané s veľkým písmenom „C“) označujeme spoločenstvo, zhromaždenie tých, ktorí patria
Ježišovi Kristovi, sú nové stvorenie v Kristovi (2. Korintským 5:17), sú duchovným telom Kristovým
(1. Korintským 12:13), sú manželka Baránkova  (Zjavenie 19:7). To sú tí,  ktorí boli vyvolení pre
spasenie už pred založením sveta  a k tomu povolaní evanjeliom (Efezským 1:4; 2. Tesalonickým
2:13-14).

 

Slovom  cirkev  (písané  s  malým  písmenom  „c“)  označujeme  cirkevné  zhromaždenie,  cirkevné
spoločenstvo, teda spoločenstvo hlásiace sa ku kresťanstvu, ale nie všetci z neho patria aj do Cirkvi
(s veľkým „C“!).  Toto spoločenstvo pozostáva z ľudí síce nábožných, ale nespasených – a z ľudí
spasených. Vychvátenie sa týka len spasených, len tých, ktorí (či živí či mŕtvi) patria do Cirkvi, patria
Pánovi. Ostatní, aj keď chodia do kostolov a cirkevných zhromaždení, vychvátení nebudú, zostanú na
zemi.

 

Povedané rétorikou podobenstva o rozsievačovi (Marek 4:16-20): v cirkevných spoločenstvách sa
nachádzajú ľudia druhej,  tretej  a  štvrtej  pôdy.  Avšak len patriaci  do štvrtej  pôdy sa vyznačujú
spasiteľnou vierou. Druhá a tretia pôda sú dočasní – keď prídu starosti a súženie, odpadávajú. Len
veriaci štvrtej pôdy patria do Cirkvi a pôjdu k Pánovi.

 

b) Prvé vzkriesenie z mŕtvych je opätovné privedenie k životu tých, ktorí zomreli vo viere v Pána
Ježiša Krista (Ján 5: 28-29; Zjavenie 20:4-5). Títo patria Pánovi, sú Pánovi. Pod prvým vzkriesením sa
však bežne rozumie prvé vzkriesenie mŕtvych patriacich Pánovi a spolu s nimi aj z povrchu zeme
vychvátenie živých patriacich Pánovi. Keď v tomto cykle hovoríme o vychvátení Cirkvi, hovoríme len
o zo zeme vychvátení živých patriacich Pánovi – zameriavame sa len na živých patriacich Pánovi.

 

Z hľadiska mŕtvych patriacich Pánovi je úplne jedno, kedy k prvému vzkrieseniu, či k vychváteniu
dôjde – oni sú už vyriešení, o nich je už rozhodnuté tým, že zomreli vo viere v evanjelium Pána Ježiša
Krista. Diskusie o vychvátení cirkvi/Cirkvi sa vedú len vzhľadom na tých, ktorí budú živí v dobe



druhého príchodu Krista. 

 

c) Všetky diskusie, učenia a úvahy o vychvátení neodlučiteľne súvisia s druhým príchodom Krista.
Druhý príchod nie je jednorázová udalosť, nie je to záležitosť okamžiku, ale je to dlhšie časové
obdobie – má začiatok i koniec -, preto o ňom hovoríme ako o „prichádzaní“. Slovom prichádzanie je
lepšie vystihnutá skutočnosť – a s ňou spojených udalostí -, zostúpením Pána na zem. Pritom je úplne
samozrejmé, že jeho viditeľný druhý príchod zostúpením na zem,  zjavenie sa Pána (epifánia),  
nastane v jeden konkrétny deň.

 

Prichádzanie započne vychvátením Cirkvi a bude ukončené Kristovým fyzickým zostúpením na zem,
na Olivový vrch. Preto porozumením, kedy podľa Písma nastane počiatok obdobia prichádzania Pána,
môžeme porozumieť aj tomu, kedy nastane vychvátenie Cirkvi, a aj tým rozhodnúť, ktoré učenie o
vychvátení je pravdivé (biblické). 

 

Platí aj opačne. Vychvátenie Cirkvi je znamením počiatku druhého príchodu, prichádzania Krista.
Vychvátenie Cirkvi signalizuje, že nastal počiatok druhého príchodu (pricchádzania) Pána Ježiša
Krista. Počiatok prichádzania Pána a vychvátenie Cirkvi sú z hľadiska času jedna nerozdeliteľná
udalosť.

 

d)  Sedemdesiaty  Danielov týždeň-rok. Z chronologického hľadiska, z hľadiska času, k druhému
príchodu dôjde v tesnej náväznosti  na tzv. 70. Danielov týždeň-rok, čo je posledné sedemročné
obdobie  izraelskému národu vymeraných Božích trestov, alebo povedané inými slovami: Božieho
jednania  z  Izraelom,  Božích  rozhodnutí  s  Izraelom.  V  tomto  období  dôjde  k  viacerým vážnym
a dôležitým udalostiam. Z nich pre naše úvahy je dôležitá udalosť vzniku celosvetovej ríše, na čelo
ktorej sa postaví Antikrist.

 

Bude to  úhlavný nepriateľ  Boha a  všetkých,  ktorí  mu patria.  Bohu sa  bude rúhať  a  veriacich
patriacich Bohu (svätých Božích) bude počas tri a pol roka, počas druhej polovice sedemdesiateho
Danielovho týždeň-roka, kruto prenasledovať. Táto tri a pol ročná doba prenasledovania je podľa
Jeremiáša 30:7 pomenovaná Jakobovo súženie (čas Jakobovho súženia). Podľa Daniela 12:1 to bude
čas  súženia,  akého  nebolo  odkedy  len  je  (Izrael)  národom až  do  toho  času  (pozri  aj  Daniel
7:25, 9:27, 12:7; Zjavenie 11:2). A podľa Pána Ježiša to bude veľké súženie,  akého nebolo od
počiatku sveta až doteraz, ani už nikdy viac nebude (Matúš 24:21). V Zjavení 3:10 je toto obdobie
nazvané hodina skúšky, resp. hodina pokušenia, ktorá príde na všetkých, ktorí bývajú na zemi.

 

O vychvátení Cirkvi sa diskutuje práve vzhľadom na dobu súženia. Konkrétne ide o súženie, ktoré,
ako píšeme vyššie, trvá tri a pol roka. Toto obdobie je u starozákonných prorokoch pomenované deň
Hospodinov a v novozákonnej dobe deň Pánov.

 



e)  Doba  súženia.  Pán  Ježiš  svojich  učeníkov  a  skrze  nich  všetkých  svojich  nasledovníkov
upozorňoval, že na svete budú mať  súženie (Ján 16:33). K tomu došlo hneď po vzniku Cirkvi. Hneď
po Letniciach ľudia boli pre vieru v Pána Ježiša Krista prenasledovaní, mučení a zabíjaní – a tak sa to
dialo a deje po celom svete až dodnes.

 

Okrem  toho  Pán  Ježiš  upozornil,  že  v  dejinách  ľudstva  nastane  zvláštna  doba  najväčšieho
a najkrutejšieho prenasledovania veriacich v neho: „Lebo vtedy bude veľké súženie, akého nebolo
od počiatku sveta až doteraz, ani už nikdy viac nebude“ (Matúš 24:21). Toto obdobie je podľa neho
nazvané veľké súženie (podľa Jeremiáša aj Jakobovo súženie pozri vyššie) a dôjde k nemu v rámci
siedmych rokov posledného „Danielovho týždňa“ (Daniel 9:27). Toto súženie podľa Daniela (7:25,
12:7),  apoštolov Pavla (2.  Tesalonickým 2:1-3) a Jána (Zjavenie 11:2) bude trvať tri  a pol roka
(štyridsaťdva mesiacov) a je lokalizované do druhej polovice posledného Danielovho týždňa. Súženie
nebude trvať celé sedemročné obdobie posledného Danielovho týždeň-roka, ale len počas jeho druhej
polovice.

 

f) Antikrist  Podľa Danielovych proroctiev o celosvetových ríšach (hlavne siedmej kapitoly Knihy
Daniel) vznikne celosvetová ríša, akej ešte nebolo. Na jej čelo sa postaví mocný a krutý vládca
obdarený nadprirodzenou mocou. V 1. Jánovom liste 2:18 je pomenovaný ako Antikrist. Vládu a moc
nad svetom – nad kráľovstvami sveta -,  mu deleguje Satan (Zjavenie 13:4). Bude sa vydávať za
Izraelu zasľúbeného Mesiáša. Bude sa vydávať za Boba a do vzbury proti Bohu (Jahvemu) zvedie
národy sveta – zvedie mnohých, ale nie všetkých. Tých, ktorí ho odmietnu uctievať ako Boha bude
kruto prenasledovať a zabíjať. Jeho vládu a moc skazí Pán Ježiš Kristus pri svojom druhom príchode.
Antikrist a jeho pomocník, falošný prorok, budú uvrhnutí do ohnivého jazera. Po týchto udalostiach
na zemi nastane tisícročné kráľovstvo Krista.

 

g) Sudca, súdy  V Písme je Boh (Jahve) často menovaný ako „sudca celej zeme“ (1. Mojžišova 18:25).
Boh Jeremiášovi oznámil: „Ale týmto nech sa chváli ten, kto sa chváli: že rozumie a zná mňa, že ja
som Hospodin, ktorý činím milosť, súd a spravodlivosť na zemi, lebo v tých veciach mám záľubu,
hovorí  Hospodin“ (Jeremiáš 9:24).  Písmo vyučuje o súdoch. Učenie o večnom súde patrí  medzi
počiatky učenia o Kristu, tzn. je jedno zo šiestich základných biblických učení (Židom 6:1-2).

 

„A ako je uložené ľuďom raz zomrieť, a potom súd“ (Židom 9:27). Keď Písmo hovorí o súdoch,
rozlišuje dva druhy súdu: časný súd a večný súd.  Božie súdy sa dejú v dvoch rozličných sférach: v
časnosti a vo večnosti – odtiaľ ich pomenovanie.

 

Časné súdy prinášajú kliatbu (zlorečenie), časné tresty, prípadne až fyzickú smrť či fyzickú záhubu
(napríklad zničenie mesta a jeho obyvateľov). Časné súdy/tresty nie sú konečné, nasleduje za nimi
konečný (večný) súd. Časné súdy sa dejú v časnosti (časnom živote, na zemi), týkajú sa zemských
vecí a žijúcich ľudí. Od časného súdu – po fyzickej smrti –, sa ešte neodchádza na miesto trvalého
prebývania (konečného, večného). Duša každého človeka po fyzickej smrti odchádza na miesto, kde
očakáva na večný súd.

 



Večný súd sa týka prebývania vo večnosti – je to konečný Boží súd. Práve o tomto druhu súdu hovorí
verš Židom 6:2. Výraz neznamená, že by tento súd trval večne. Rozumie sa ním, že jeho výsledok
(rozsudok, vymeraný trest) trvá na veky, teda je nezmeniteľný. To, čo sa vyhlási vo večnosti má
večnú platnosť, trvá navždy.  Závery či dôsledky večného súdu určujú, kde jednotlivec bude tráviť
večnosť. Konečný (večný) súd sa neudeje v časnosti (nie v časopriestore), bude prebiehať vo sfére
večnosti  – čiže nie vo stvorených sférach, nie v stvorenom nebi a na stvorenej zemi. Poukazujú na to
verše 1. Tesalonickým 4:17; Zjavenie 19:7-8, 11-14; 20:11-12.

 

Večné súdy sú dva –  Písmo hovorí  len o  dvoch večných súdoch:  1.  Súd pred súdnou stolicou
Kristovou (2. Korintským 5:10) a 2. Súd pred veľkým bielym trónom či pred trónom Božím (Zjavenie
20:11 a 12). Pred súdnou stolicou Kristovou budú stáť iba spasení ľudia, čiže iba tí, ktorí patria
Pánovi Ježišovi Kristovi. Tu sa posúdi ich činnosť, služba –  dielo, ktoré zbudovali na zemi (vo sfére
časnosti) a budú mať škodu alebo dostanú odmenu (1. Korintským 3:11-15; 2. Korintským 5:10). Od
veľkého bieleho trónu budú tí, ktorí nebudú nájdení zapísaní v knihe života, uvrhnutí do ohnivého
jazera (Zjavenie 20:15).

 

List Židom 9:27 hovorí otvorene, že príde čas, keď sa všetci ľudia postavia pred spravodlivého Sudcu,
aby sa zodpovedali zo všetkého, čo vykonali počas svojho života na zemi. Z toho, že tento súd
nasleduje až po fyzickej smrti človeka vyplýva, že sa v tomto verši hovorí o večnom súde. Príkladom
je Sodoma. Sodoma, mesto a všetko čo bolo v nej zahynula dávno pred novozmluvnou dobou – a to
bol časný súd, ale Pán Ježiš v Matúšovi 11:23-24 hovorí, že zemi Sodomanov bude ľahšie v deň súdu,
ako  Kafarnaumu. Vyraz v deň súdu vo verši 24 hovorí o večnom súde, pred ktorý sa Sodomania ešte
len postavia, t. j. o súde pred bielym trónom. Kafarnania vtedy ešte žili, Sodomania už dávno nie, ale
jedna i druhá skupina budú v budúcnosti stáť pred jedným a tým istým súdnym tribunálom, ktorým
bude biely trón.  

 

h) Princíp príčinnosti  Princíp príčinnosti  je všeobecne uznávané a prijímané tvrdenie platné v
materiálnej aj duchovnej sfére nášho bytia. Princíp príčinnosti znie:

 

„Všetko má príčinu, všetko má následok“

 

Je to princíp a to znamená, že z neho niet výnimky1).

 

Vysvetlenie pojmov príčina a následok

Príčina je to, čo spôsobuje stav niečoho iného (reality, bytia, myslenia). Je to to, čo nevyhnutne
vyvoláva  iný  stav  vecí  (reality,  bytia,  myslenia)  nazvaný  následok  (pomenovaný  tiež  slovom
dôsledok). Príčina je to, bez čoho by nebolo niečo iné. Príčina vždy niečo vyvolá, spôsobí, prinesie
alebo zmení. Po príčine vždy niečo nasleduje, vždy sa niečo udeje – vzniká niečo nové alebo sa mení
stav vecí. Platí: Každá príčina má následok (dôsledok). Alebo inými slovami: Všetko má následok
(dôsledok).



 

Platí aj: Keď niet príčiny, niet následku. Keď niet príčiny, nič sa neudeje, nič sa nezmení, všetko
zostáva v rovnakom tom istom stave.  Príčina je  udalosť,  ktorá predchádza inej  udalosti  a  túto
vyvoláva, spôsobuje ju. Príčina vždy predchádza následku.

 

Následok je to, čo logicky z vyplýva z iného. Je to stav, vyvolaný iným stavom. To je to, čo existuje
ako materiálne alebo duchovné (vec, udalosť alebo vyslovené slovo) –, a má vždy príčinu, vždy je
niečím spôsobené. Následok príčinne nasleduje až po niečom, preto sa mu hovorí následok. Platí:
Každý následok má príčinu. Stav vecí je preto taký aký je, lebo ho vyvolal, spôsobil iný stav (udalosť,
dej, jav, vyslovené slovo) – vyvolala ho, spôsobila ho nejaká príčina.

 

Keď nič neexistuje, alebo keď sa nič nedeje (nemení) znamená to, že niet príčiny. Ak niečo vzniká,
alebo sa mení, znamená to, že pôsobí nejaká príčina.

 

Princíp príčinnosti vyučoval Pán Ježiš v Matúšovi 7:15-20 keď učil, ako rozpoznať falošných prorokov,
ktorí prichádzajú v ovčom rúchu, ale vo vnútri sú draví vlci. V jeho vyučovaní strom  je príčina
a ovocie dôsledok. Vyučovanie zakončil slovami: „A tak ich teda po ich ovocí poznáte“ (verš 20).

 

Zdroj

1) Podrobne tento princíp vysvetľujeme v publikácii: Drahoslav Vajda, „Materialistický a biblický
pohľad na svet“, 1. diel: „Materialistický pohľad na svet“, str. 144-148, vydavateľstvo SOLAS, Žilina
2022, ISBN: 978-80-971486-4-5.

 

Prechod na úvodnú stránku – Úvod

Prechod na Prológ 

Prechod na pokračovanie

Prechod na Najnovšie články na stránke

 

Umiestnené: 6. decembra 2024

 

https://dvsv.solva.sk/
https://dvsv.solva.sk/kniznica/posledne-casy/vychvatenie-cirkvi-prolog/
https://dvsv.solva.sk/kniznica/posledne-casy/vychvatenie-cirkvi/vychvatenie-cirkvi-2-cast/
https://dvsv.solva.sk/kniznica/najnovsie-clanky/drahoslv-vajda-obsah-kategorie-najnovsie-clanky/

